
Parte quarta – Das esperanças e consolações
Capítulo I – Das penas e gozos terrestres

Item 1. Felicidade e infelicidade relativas

933. Assim como, quase sempre, é o homem o causador de seus sofrimentos materiais,
também o será de seus sofrimentos morais?

R. “Mais ainda, porque os sofrimentos materiais algumas vezes independem da vontade;
mas, o orgulho ferido, a ambição frustrada, a ansiedade da avareza, a inveja, o ciúme,
todas as paixões, numa palavra, são torturas da alma”.

“A inveja e o ciúme! Felizes os que desconhecem estes dois vermes roedores! Para
aquele que a inveja e o ciúme atacam, não há calma, nem repouso possíveis.  À sua
frente, como fantasmas que lhe não dão tréguas e o perseguem até durante o sono, se
levantam os objetos de sua cobiça, do seu ódio, do seu despeito. O invejoso e o ciumento
vivem ardendo em contínua febre. Será essa uma situação desejável e não compreendeis
que, com as suas paixões, o homem cria para si mesmo suplícios voluntários, tornando-
se lhe a Terra verdadeiro inferno?”

Muitas expressões pintam energicamente o efeito de certas paixões. Diz-se: ímpar de
orgulho,  morrer  de inveja,  secar  de ciúme ou de despeito,  não comer nem beber  de
ciúmes,  etc.  Este  quadro  é  sumamente  real.  Acontece  até  não  ter  o  ciúme  objeto
determinado. Há pessoas ciumentas, por natureza, de tudo o que se eleva de tudo o que
sai da craveira vulgar, embora nenhum interesse direto tenha, mas unicamente porque
não podem conseguir  outro  tanto.  Ofusca-as tudo o  que lhes parece estar  acima do
horizonte e, se constituíssem maioria na sociedade, trabalhariam para reduzir tudo ao
nível em que se acham. É o ciúme aliado à mediocridade.

De  ordinário,  o  homem só  é  infeliz  pela  importância  que  liga  às  coisas  deste
mundo. Fazem-lhe a infelicidade a vaidade, a ambição e a cobiça desiludidas.  Se se
colocar fora do círculo acanhado da vida material, se elevar seus pensamentos para o
infinito,  que  é  seu  destino,  mesquinhas  e  pueris  lhe  parecerá  às  vicissitudes  da
Humanidade,  como  o  são  as  tristezas  da  criança  que  se  aflige  pela  perda  de  um
brinquedo, que resumia a sua felicidade suprema.

Aquele que só vê felicidade na satisfação do orgulho e dos apetites grosseiros é
infeliz,  desde  que  não  os  pode  satisfazer,  ao  passo  que  aquele  que  nada  pede  ao
supérfluo é feliz com os que outros consideram calamidades.

Referimo-nos ao homem civilizado, porquanto, o selvagem, sendo mais limitadas
as suas necessidades, não tem os mesmos motivos de cobiça e de angústias. Diversa é a
sua  maneira  de  ver  as  coisas.  Como  civilizado,  o  homem  raciocina  sobre  a  sua
infelicidade  e  a  analisa.  Por  isso  é  que  esta,  o  fere.  Mas,  também,  lhe  é  facultado
raciocinar sobre os meios de obter consolação e de analisá-los. Essa consolação ele a
encontra no sentimento cristão, que lhe dá a esperança de melhor futuro, e no Espiritismo
que lhe dá a certeza desse futuro.

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0933).

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Livro 19
Capítulo 933 – Dois vermes destruidores

0933 LE

Os sofrimentos no mundo devastam os homens, trazendo-Ihes padecimentos de
todas as ordens que se possa imaginar, sofrimentos materiais e morais. De certa forma,
não se pode deter esses sofrimentos, por serem processos de despertamento espiritual,
no entanto, compreender que são eles da nossa culpa é bem melhor para que possamos
nos esforçar para nos livrarmos deles.

Estamos falando de dois apenas, que são o ciúme e a inveja. São realmente dois
vermes roedores da alma, senão do próprio corpo físico. Como combater essas duas
enfermidades, livrar-se delas? Qual o ser humano, e mesmo o espiritual, que não sentiu
ou sente ciúme ou inveja? Todos, embora haja os que já se livraram deles.

Os que ainda não sentiram essas duas doenças, talvez se encontrem na fila para
sentir suas torturas. Elas, por seu caráter inferior, trazem lições dolorosas para a alma na
sua seqüência de vida. Como encarnados, e por vezes fora da carne, todos sentirão esse
estado  negativo  do  Espírito,  por  não  terem ainda  conhecido  a  verdade.  Somente  os
Espíritos livres das paixões humanas são limpos dos resíduos de todas as inferioridades. 

Certamente que devemos combater todos os tipos de inferioridade nos caminhos
que percorremos, para que no amanhã, possamos dizer: "conheci a verdade e ela me
tornou livre das peias da ignorância."

"O  Livro  dos  Espíritos"  nos  fala  que,  por  vezes,  os  sofrimentos  materiais
independem da vontade do homem, e isso é certo, no entanto, os sofrimentos morais se
encontram na mesma ordem, por nos faltar elevação espiritual para os evitarmos. Como
pode o homem primitivo ter uma moral ilibada, se desconhece seus fundamentos? 

Os  sofrimentos  materiais  e  morais  somente  desaparecerão  quando  o  Espírito
ascender pelo despertamento dos seus dons espirituais. O tempo se encarrega desse
trabalho. Todas as almas que não têm experiências qualificadas na consciência pura,
desconhecem a paz e  a  tranqüilidade.  Não questionemos a  Deus,  nem tampouco O
responsabilizemos, pelos desastres que essas duas forças provocam em nós. O esquema
está traçado para o nosso destino, e como Deus é onisciente, Ele já sabe disso; e se
deixou que assim acontecesse, é que precisa ser deste modo. Nem nós mesmos temos
culpas dos nossos deslizes. Temos culpas, se não combatermos nossas inferioridades, já
conscientes dos caminhos onde as paixões nos levam.

Todos os vermes roedores são forças negativas que devemos combater, sempre na
ordem das coisas, porque é no combate que ganhamos experiência para a verdadeira
conquista.  Se  as  almas  não  fossem  torturadas  pelos  contrastes  da  vida,  como  elas
conheceriam o outro lado, o da serenidade, da caridade e do amor? Certamente que são
felizes aqueles que desconhecem esses vermes roedores; bem-aventurados são eles, por
terem passado por todas essas experiências e delas colheram a paz verdadeira que torne
a consciência tranqüila, objetivo de nossas vidas.
Compreendamos, pois, a necessidade dos nossos esforços visando à melhora da vida
material  e  moral,  pois  o  conseguiremos,  por  estar  no  destino  de todos.  Surge deste
esforço a água da vida, quem a bebe nunca mais terá sede.

Replicou-lhe Jesus:
Se conhecerás o dom de Deus e quem é o que te pede: Dá-me de beber, tu lhe

pedirias, e ele te daria água viva. (João, 4:10)
Jesus  sempre  nos  pede  que  doemos  água,  em  qualquer  posição  em  que

estejamos, aos que sofrem, pois Ele está com eles e, se compreendemos, Ele, o Mestre,

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



nos dá a água com a qual nunca mais teremos sede, por ser a água da vida eterna. É
necessário que entendamos esse pedido. As imperfeições são fantasmas dentro de nós e
à nossa frente, e a consciência em Cristo nos pede para expulsá-las, ambientando-nos
com o amor e a caridade,  para que a salvação instale  na nossa intimidade o sol  da
verdade e a luz de Deus no coração.

Limpando-te do ciúme e da inveja, ficarás livre de muitos fantasmas que corroem a
alma, como carunchos invisíveis, os quais não devemos matar, nem nos servirmos deles
para a nossa revolta e, sim, transformá-los em vida, em experiências e cultivo da própria
paz.

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro XIX, Cap. 933 – Dois vermes destruidores.
– questão 0933, (João Nunes Maia)).

(Comentários  sobre  as  perguntas  e  respostas  de O Livro  dos Espíritos,  mostrando a
amplitude dos ensinamentos da codificação).

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.


