
Parte segunda – Do Mundo Espírita ou Mundo dos Espíritos

Capítulo VII – Da volta do Espírito à vida corporal

Item 4. Influência do organismo

370.  Da influência  dos órgãos se  podem inferir  a  existência  de  uma relação entre  o
desenvolvimento dos do cérebro e o das faculdades morais e intelectuais?

R. “Não confundais o efeito com a causa. O Espírito dispõe sempre das faculdades que
lhe  são  próprias.  Ora,  não  são  os  órgãos  que  dão  as  faculdades,  e  sim  estas  que
impulsionam o desenvolvimento dos órgãos.”.

a) — Dever-se-á deduzir  daí  que a diversidade das aptidões entre os homens deriva
unicamente do estado do Espírito?

“O termo — unicamente — não exprime com toda a exatidão o que ocorre. O princípio
dessa  diversidade  reside  nas  qualidades  do  Espírito,  que  pode  ser  mais  ou  menos
adiantado. Cumpre, porém, se leve em conta a influência da matéria, que mais ou menos
lhe cerceia o exercício de suas faculdades.”

Encarnando, traz o Espírito certas predisposições e, se se admitir que a cada uma
corresponda no cérebro um órgão, o desenvolvimento desses órgãos será efeito e não
causa. Se nos órgãos estivesse o princípio das faculdades, o homem seria máquina sem
livre-arbítrio e sem a responsabilidade de seus atos. Forçoso então fora admitir-se que os
maiores gênios,  os sábios, os poetas, os artistas,  só o são porque o acaso lhes deu
órgãos especiais, donde se seguiria que, sem esses órgãos, não teriam sido gênios e
que, assim, o maior dos imbecis houvera podido ser um Newton, um Vergílio,  ou um
Rafael, desde que de certos órgãos se achassem providos. Ainda mais absurda se mostra
semelhante hipótese, se a aplicarmos às qualidades morais. Efetivamente, segundo esse
sistema, um Vicente de Paulo, se a Natureza o dotara de tal ou tal órgão, teria podido ser
um celerado e o maior dos celerados não precisaria senão de certo órgão para ser um
Vicente de Paulo. Admita-se, ao contrário, que os órgãos especiais, dado existam, são
consequentes,  que  se  desenvolvem  por  efeito  do  exercício  da  faculdade,  como  os
músculos por efeito do movimento, e a nenhuma conclusão irracional se chegará.

Sirvamo-nos de uma comparação,  trivial  à  força  de ser  verdadeira.  Por  alguns
sinais fisionômicos se reconhece que um homem tem o vício da embriaguez. Serão esses
sinais que fazem dele um ébrio, ou será a ebriedade que nele imprime aqueles sinais?
Pode dizer-se que os órgãos recebem o cunho das faculdades.

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0370).
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Livro 8
Capítulo 370 – Efeito e causa

00370 / LE

É importante que não se confunda efeito com causa. Os efeitos nos mostram que existe
uma fonte de todas essas consequências. Todas as faculdades da alma dimanam dela mesmo e,
quando encarnada, ela se serve dos órgãos para se mostrar ao mundo tal qual ela é, na soma de
suas qualidades espirituais.

Os efeitos são anúncio de que existe uma causa. Certamente que os órgãos materiais,
como instrumentos do Espírito, estando danificado, esse encontram dificuldades para expressar



seus sentimentos, e dar sua mensagem falada e por vezes escrita aos seus irmãos em caminho. 
E ainda mais, existe a comunicação entre os dois mundos, desde quando o homem é

homem; e a matéria fica no meio das duas inteligências, em se servindo na ampliadora, e às
vezes condensadora,  um reduz e outro amplia suas vibrações,  para que exista a sintonia de
entendimentos; eis aí a mediunidade.

Podem-se  dizer,  a  matéria  é  oprimida,  para  que  aconteça  sua  purificação.  O  Espírito
“intelectualiza  a  matéria”,  e  ela  avança  com o  progresso,  para  fins  que  os  próprios  homens
desconhecem, embora alguns já tenham uma ideia do que poderá ser a matéria viajando nos
milênios incontáveis; pelo que sabemos, o princípio de todas as diversidades dos dons reside no
amor, amor esse ainda desconhecido nos liames da carne.

Um exemplo dessa fonte pura se encontra em Jesus Cristo, onde o amor era um celeiro de
luz,  de  modo  a  tudo  fazer  com  uma  simples  vontade  sua.  Paulo,  o  apóstolo,  chegou  a
compreender  esse  amor  de  Jesus,  e  escreveu  alguma  coisa  sobre  ele  nos  seus  sagrados
pergaminhos.  Os cristãos da atualidade conhecem um pouco desse amor,  mas,  na feição da
teoria. Esse estado d’alma somente é conquistado ou despertado no correr de bilhões de anos, no
exercício  do  bem  sem  interrupção.  A alma  somente  cresce  no  Amor.  Ele,  por  enquanto,  se
encontra dividido no mundo, para que os homens possam suportar essa verdade mais profunda. 

As faculdades do Espírito independem dos órgãos; a alma precisa deles para realizar as
comunicações na faixa material, e essa comunicação pode ser cerceada pelas decadências dos
órgãos  em  questão.  O  Espírito  encarnado,  quando  em  duras  provas,  tem  os  seus  órgãos
dificultando que ele  expresse suas faculdades,  que são interrompidas,  no sentido  de que os
sentimentos se eduquem para novas tarefas no porvir. Nunca, porém, da matéria nasceram às
faculdades inteligentes; a causa de todas elas se encontra na alma, semente divina de Deus, que
se reveste de variados corpos, como se dá na própria natureza.

Pode-se dizer que o universo é o corpo de Deus, tornando-se visível para os habitantes
dos vários mundos. Esses mundos, como os Espíritos, são instrumentos da vontade de Deus em
todas as direções da vida. Para confirmar a existência desse Pai de amor, basta verificarmos entre
as coisas com que lidamos o que não foi criado pelos homens. Quem as criou? A mecânica do
universo e a harmonia da criação partem de uma causa divina, na sublime expressão do amor... E
lembremo-nos da palavra de João, o Evangelista:
Deus é Amor!

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro VIII, Cap. 370, Efeito e causa.
– questão 0370, (João Nunes Maia).

(Comentários sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espíritos, mostrando a amplitude
dos ensinamentos da codificação).


