
Parte segunda – Do Mundo Espírita ou Mundo dos Espíritos

Capítulo VI – Da vida Espírita

Item 4. Ensaio teórico da sensação nos Espíritos

257. O corpo é o instrumento da dor. Se não é a causa primária desta é, pelo menos, a
causa imediata. A alma tem a percepção da dor: essa percepção é o efeito. A lembrança
que, da dor a alma conserva, pode ser muito penosa, mas não pode ter ação física. De
fato, nem o frio, nem o calor são capazes de desorganizar os tecidos da alma, que não é
suscetível de congelar-se, nem de queimar-se. Não vemos todos os dias a recordação ou
a apreensão de um mal físico produzir o efeito desse mal, como se real fora? Não as
vemos  até  causar  a  morte?  Toda  gente  sabe  que  aqueles  a  quem se  amputou  um
membro costumam sentir dor no membro que lhes falta. Certo que aí não está à sede, ou,
sequer, o ponto de partida da dor. O que há, apenas, é que o cérebro guardou desta a
impressão. Lícito, portanto, será admitir-se que coisa análoga ocorra nos sofrimentos do
Espírito após a morte. Um estudo aprofundado do perispírito, que tão importante papel
desempenha em todos os fenômenos espíritas; nas aparições vaporosas ou tangíveis; no
estado em que o Espírito vem a encontrar-se por ocasião da morte; na ideia, que tão
frequentemente manifesta, de que ainda está vivo; nas situações tão comoventes que nos
revelam os dos suicidas, dos supliciados, dos que se deixaram absorverem pelos gozos
materiais; e inúmeros outros fatos, muita luz lançaram sobre esta questão, dando lugar a
explicações que passamos a resumir.

O perispírito é o laço que à matéria do corpo prende o Espírito, que o tira do meio
ambiente,  do  fluido  universal.  Participa  ao  mesmo  tempo  da  eletricidade,  do  fluido
magnético e, até certo ponto, da matéria inerte. Poder-se-ia dizer que é a quintessência
da matéria. É o princípio da vida orgânica, porém não o da vida intelectual, que reside no
Espírito.  É,  além  disso,  o  agente  das  sensações  exteriores.  No  corpo,  os  órgãos,
servindo-lhes de condutos, localizam essas sensações. Destruído o corpo, elas se tornam
gerais. Daí o Espírito não dizer que sofre mais da cabeça do que dos pés, ou vice-versa.
Não se confundam, porém, as sensações do perispírito, que se tornou independente, com
as  do  corpo.  Estas  últimas  só  por  termo  de  comparação  as  pode  tomar  e  não  por
analogia. Liberto do corpo, o Espírito pode sofrer, mas esse sofrimento não é corporal,
embora não seja exclusivamente moral, como o remorso, pois que ele se queixa de frio e
calor.  Também não sofre mais no inverno do que no verão:  temo-los visto  atravessar
chamas,  sem  experimentarem  qualquer  dor.  Nenhuma  impressão  lhes  causa,
conseguintemente,  a  temperatura.  A  dor  que  sentem  não  é,  pois,  uma  dor  física
propriamente  dita:  é  um vago  sentimento  íntimo,  que  o  próprio  Espírito  nem sempre
compreende bem, precisamente porque a dor não se acha localizada e porque não a
produzem  agentes  exteriores;  é  mais  uma  reminiscência  do  que  uma  realidade,
reminiscência, porém, igualmente penosa. Algumas vezes, entretanto, há mais do que
isso, como vamos ver.

Ensina-nos a experiência que, por ocasião da morte, o perispírito se desprende
mais  ou  menos  lentamente  do  corpo;  que,  durante  os  primeiros  minutos  depois  da
desencarnação, o Espírito não encontra explicação para a situação em que se acha. Crê
não estar morto, por isso que se sente vivo; vê a um lado o corpo, sabe que lhe pertence,
mas  não  compreende  que  esteja  separado  dele.  Essa  situação  dura  enquanto  haja
qualquer ligação entre o corpo e o perispírito. Disse-nos, certa vez, um suicida: “Não, não
estou  morto.”  E  acrescentava:  No  entanto,  sinto  os  vermes  a  me  roerem.  Ora,
indubitavelmente, os vermes não lhe roíam o perispírito e ainda menos o Espírito; roíam-
lhe  apenas  o  corpo.  Como,  porém,  não  era  completa  a  separação  do  corpo  e  do
perispírito, uma espécie de repercussão moral se produzia, transmitindo ao Espírito o que



estava ocorrendo no corpo. Repercussão talvez não seja o termo próprio, porque pode
induzir à suposição de um efeito muito material. Era antes a visão do que se passava com
o corpo, ao qual ainda o conservava ligado o perispírito, o que lhe causava a ilusão, que
ele tomava por realidade. Assim, pois, não haveria no caso uma reminiscência, porquanto
ele não fora, em vida, roído pelos vermes: havia o sentimento de um fato da atualidade.
Isto mostra que deduções se podem tirar dos fatos, quando atentamente observados.

Durante a vida, o corpo recebe impressões exteriores e as transmite ao Espírito por
intermédio do períspirito, que constitui, provavelmente, o que se chama fluido nervoso.
Uma vez morto, o corpo nada mais sente, por já não haver nele Espírito, nem períspirito.
Este, desprendido do corpo, experimenta a sensação, porém, como já não lhe chega por
um conduto limitado, ela se lhe torna geral. Ora, não sendo o perispírito, realmente, mais
do que simples agente de transmissão, pois que no Espírito é que está à consciência,
lógico  será  deduzir-se  que,  se  pudesse  existir  perispírito  sem  Espírito,  aquele  nada
sentiria exatamente como um corpo que morreu. Do mesmo modo,  se o Espírito não
tivesse perispírito, seria inacessível a toda e qualquer sensação dolorosa. É o que se dá
com os Espíritos completamente purificados. Sabemos que quanto mais eles se purificam,
tanto mais etérea se torna a essência do períspirito, donde se segue que a influência
material  diminui  à  medida  que  o  Espírito  progride,  isto  é,  à  medida  que  o  próprio
períspirito se torna menos grosseiro.

Mas,  dir-se-á,  desde  que  pelo  perispírito  é  que  as  sensações  agradáveis,  da
mesma forma que as desagradáveis, se transmitem ao Espírito, sendo o Espírito puro
inacessível a umas, deve sê-lo igualmente às outras. Assim é, de fato, com relação às
que provêm unicamente da influência da matéria que conhecemos. O som dos nossos
instrumentos, o perfume das nossas flores nenhuma impressão lhe causam. Entretanto,
ele experimenta sensações íntimas, de um encanto indefinível, das quais ideia alguma
pode formar,  porque, a esse respeito,  somos quais cegos de nascença diante da luz.
Sabemos que isso é real; mas, por que meio se produz? Até lá não vai a nossa ciência.
Sabemos que no Espírito há percepção, sensação, audição, visão; que essas faculdades
são atributos do ser todo e não, como no homem, de uma parte apenas do ser; mas, de
que modo ele as tem? Ignoramo-lo. Os próprios Espíritos nada nos podem informar sobre
isso,  por  inadequada  a  nossa  linguagem  a  exprimir  ideias  que  não  possuímos,
precisamente como o é, por falta de termos próprios, a dos selvagens, para traduzir ideias
referentes às nossas artes, ciências e doutrinas filosóficas.
Dizendo que os Espíritos são inacessíveis às impressões da matéria que conhecemos,
referimo-nos aos Espíritos muito elevados, cujo envoltório etéreo não encontra analogia
neste  mundo.  Outro  tanto  não  acontece  com os  de  perispírito  mais  denso,  os  quais
percebem os nossos sons e odores, não, porém, apenas por uma parte limitada de suas
individualidades,  conforme  lhes  sucedia  quando  vivos.  Pode-se  dizer  que,  neles,  as
vibrações moleculares se fazem sentir em todo o ser e lhes chegam assim ao sensorium
commune, que é o próprio Espírito, embora de modo diverso e talvez, também, dando
uma impressão diferente, o que modifica a percepção. Eles ouvem o som da nossa voz,
entretanto nos compreendem sem o auxílio da palavra,  somente pela transmissão do
pensamento. Em apoio do que dizemos há o fato de que essa penetração é tanto mais
fácil, quanto mais desmaterializado está o Espírito. Pelo que concerne à vista, essa, para
o Espírito, independe da luz, qual a temos. A faculdade de ver é um atributo essencial da
alma, para quem a obscuridade não existe. É, contudo, mais extensa, mais penetrante
nas mais purificadas. A alma, ou o Espírito, tem, pois, em si mesma, a faculdade de todas
as percepções. Estas, na vida corpórea, se obliteram pela grosseria dos órgãos do corpo;
na vida extracorpórea se vão desanuviando, à proporção que o invólucro semimaterial se
eteriza.

Haurido do meio ambiente, esse invólucro varia de acordo com a natureza dos
mundos. Ao passarem de um mundo a outro, os Espíritos mudam de envoltório, como nós



mudamos de roupa,  quando passamos do inverno ao verão,  ou do pólo ao equador.
Quando vêm visitar-nos, os mais elevados se revestem do perispírito terrestre e então
suas percepções se produzem como no comum dos Espíritos. Todos, porém, assim os
inferiores como os superiores, não ouvem, nem sentem, senão o que queiram ouvir ou
sentir. Não possuindo órgãos sensitivos, eles podem, livremente, tornar ativas ou nulas
suas percepções. Uma só coisa são obrigados a ouvir  — os conselhos dos Espíritos
bons. A vista, essa é sempre ativa; mas, eles podem fazer-se invisíveis uns aos outros.
Conforme a categoria que ocupem, podem ocultar-se dos que lhes são inferiores, porém
não dos que lhes são superiores. Nos primeiros instantes que se seguem à morte, a visão
do Espírito é sempre turbada e confusa. Aclara-se, à medida que ele se desprende, e
pode  alcançar  a  nitidez  que  tinha  durante  a  vida  terrena,  independentemente  da
possibilidade de penetrar através dos corpos que nos são opacos. Quanto à sua extensão
através do espaço indefinito, do futuro e do passado, depende do grau de pureza e de
elevação do Espírito.

Objetarão, talvez: toda esta teoria nada tem de tranqüilizadora. Pensávamos que,
uma vez livres do nosso grosseiro envoltório, instrumento das nossas dores, não mais
sofreríamos e eis nos informais de que ainda sofreremos. Desta ou daquela forma, será
sempre sofrimento. Ah! sim, pode dar-se que continuemos a sofrer, e muito, e por longo
tempo, mas também que deixemos de sofrer, até mesmo desde o instante em que se nos
acabe a vida corporal.

Os  sofrimentos  deste  mundo  independem, algumas vezes,  de  nós;  muito  mais
vezes, contudo, são devidos à nossa vontade. Remonte cada um à origem deles e verá
que a maior parte de tais sofrimentos são efeitos de causas que lhe teria sido possível
evitar. Quantos males, quantas enfermidades não deve o homem aos seus excessos, à
sua  ambição,  numa  palavra:  às  suas  paixões?  Aquele  que  sempre  vivesse  com
sobriedade, que de nada abusasse, que fosse sempre simples nos gostos e modesto nos
desejos, a muitas tribulações se forraria. O mesmo se dá com o Espírito. Os sofrimentos
por que passa são sempre a conseqüência da maneira por que viveu na Terra. Certo já
não  sofrerá  mais  de  gota,  nem  de  reumatismo;  no  entanto,  experimentará  outros
sofrimentos que nada ficam a dever àqueles. Vimos que seu sofrer resulta dos laços que
ainda o prendem à matéria;  que quanto mais livre estiver da influência desta, ou, por
outra,  quanto  mais  desmaterializado  se  achar,  menos  dolorosas  sensações
experimentará. Ora, está nas suas mãos libertar-se de tal influência desde a vida atual.
Ele tem o livre-arbítrio, tem, por conseguinte, a faculdade de escolha entre o fazer e o não
fazer.  Dome suas  paixões  animais;  não  alimente  ódio,  nem inveja,  nem ciúme,  nem
orgulho;  não se deixe dominar pelo egoísmo; purifique-se, nutrindo bons sentimentos;
pratique o bem; não ligue às coisas deste mundo importância que não merecem; e, então,
embora revestido do invólucro corporal, já estará depurado, já estará liberto do jugo da
matéria  e,  quando deixar  esse invólucro, não mais lhe sofrerá a influência.  Nenhuma
recordação  dolorosa  lhe  advirá  dos  sofrimentos  físicos  que  haja  padecido;  nenhuma
impressão desagradável eles lhe deixarão, porque apenas terão atingido o corpo e não a
alma. Sentir-se-á feliz por se haver libertado deles e a paz da sua consciência o isentará
de qualquer sofrimento moral.

Interrogamos, aos milhares, Espíritos que na Terra pertenceram a todas as classes
da sociedade, ocuparam todas as posições sociais; estudamo-los em todos os períodos
da vida espírita, a partir do momento em que abandonaram o corpo; acompanhamo-los
passo a passo na vida de além- -túmulo, para observar as mudanças que se operavam
neles, nas suas idéias, nos seus sentimentos e, sob esse aspecto, não foram os que aqui
se contaram entre os homens mais vulgares os que nos proporcionaram menos preciosos
elementos de estudo. Ora, notamos sempre que os sofrimentos guardavam relação com o
proceder que eles tiveram e cujas conseqüências experimentavam; que a outra vida é
fonte de inefável ventura para os que seguiram o bom caminho. Deduz-se daí que, aos



que sofrem, isso acontece porque o quiseram; que, portanto, só de si mesmos se devem
queixar, quer no outro mundo, quer neste.

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0257).
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Livro 6
Capítulo 257 – Sensação dos Espíritos

00257 / LE 

O Espírito, quando reencarna, é ligado ao corpo por fios tenuíssimos em vários
centros de força, refletores de outros centros da alma, no domínio de todas as células do
campo somático. Quando o corpo físico começa a desagregar-se por desleixo da alma
que não cuidou da sua vestimenta, ou por processos ligados ao passado, ou por leis de
mudanças necessárias, não é ele que sofre as impressões dolorosas; é o Espírito, por
sua  alta  sensibilidade,  que  capta  essas  impressões,  pelas  linhas  que  o  prendem  à
argamassa física.

Esse processo de sofrimentos, é, pois, um campo de experiências, mediante o qual
despertam os valores  do Espírito  que dormem na consciência profunda.  Esses dons,
quando aflorados, ambientam eles mesmos o ser espiritual para o equilíbrio das suas
sensações, de modo a não sofrer com nenhuma reminiscência e a sua emotividade é
direcionada para o amor, o perdão e a caridade.

Aquele que tenha qualquer aversão às leis que nos dirigem, feitas pelo Criador, ou
tome caminhos não condizentes com as mesmas, sofrerá as conseqüências. Os Espíritos
desencarnados  que  sofrem  com  a  desagregação  dos  corpos,  pela  lei  natural  das
transformações, é porque estão ligados às paixões humanas e deixaram de mudar suas
idéias, ligando-as às diretrizes do Cristo, de amar a Deus sobre todas as coisas e ao
próximo como a si mesmo.

Devemos observar aonde nossos pensamentos encontram o sofrimento, pois aí se
encontrará o nosso clima de vida. É bom que nos lembremos de Jesus, o que para nós é
um grande prazer, quando Ele diz, e Mateus anota, no capítulo seis, versículo vinte e um:
“Porque onde estiver o teu tesouro, aí estará também o teu coração.” Quando buscamos
determinadas  sensações  e  a  elas  nos ligamos pelo  desejo,  qual  se  fossem o nosso
tesouro, ficamos presos a elas por tempo indeterminado.

Quando conhecemos Jesus e O acompanhamos, vêm as mudanças de costumes e
alteramos o rumo das nossas sensações, buscando tesouros eternos, naquele bem que
universaliza os nossos sentimentos. Vejamos essa afirmativa, que já dissemos alhures,
mas que nos serve de orientação quando queremos nos referir à Doutrina Espírita: O livro
espírita é força divina nas mãos humanas. Ele acompanha o progresso em todas as suas
nuances, doando aos homens, com a maturidade necessária, os conceitos de Jesus que
brilham na sua mais perfeita revivescência, ajudando os encarnados a se libertarem dos
laços inferiores que os prendem às más sensações, e para aqueles que começarem a
viver  o amor e a caridade,  ao passarem para o plano espiritual,  as sensações serão
outras, que lhes farão chorar de alegria, pela glória que seu esforço no bem lhes conferiu.

Com o conhecimento que agora se tem, trazido à luz pelo ensaio teórico do Codificador e
com todas as experiências adquiridas ao longo do tempo, deve-se passar à vivência dos
ensinos de Jesus, conhecendo a verdade que oferecerá a coroa de luz, marcando assim
a sua dignidade como cidadão livre no campo da vida espiritual.

Lembremo-nos bem: Onde estarão os nossos pensamentos?

Onde os nossos sentimentos estão ligados?



Eis ai nosso tesouro! Vejamos, atentemos se é o que o Cristo deseja de nós!

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro VI, Cap. 257, Sensação dos Espíritos.
– questão 0257, (João Nunes Maia).

(Comentários sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espíritos, mostrando a amplitude
dos ensinamentos da codificação).


