
Parte segunda – Do Mundo Espírita ou Mundo dos Espíritos

Capítulo I – Dos Espíritos

Item 6. Escala Espírita

100. OBSERVAÇÕES PRELIMINARES. — A classificação dos Espíritos se baseia no grau
de adiantamento deles, nas qualidades que já adquiriram e nas imperfeições de que ainda
terão de despojar-se.  Esta classificação, aliás,  nada tem de absoluta.  Apenas no seu
conjunto cada categoria apresenta caráter definido. De um grau a outro a transição é
insensível e, nos limites extremos, os matizes se apagam, como nos reinos da natureza,
como nas  cores  do  arco-íris,  ou,  também,  como nos  diferentes  períodos  da  vida  do
homem. Podem, pois, formar-se maior ou menor número de classes, conforme o ponto de
vista donde se considere a questão. Dá-se aqui o que se dá com todos os sistemas de
classificação  científica,  que  podem  ser  mais  ou  menos  completos,  mais  ou  menos
racionais, mais ou menos cômodos para a inteligência. Sejam, porém, quais forem, em
nada alteram as bases da ciência. Assim, é natural que inquiridos sobre este ponto, hajam
os Espíritos divergido quanto ao número das categorias, sem que isto tenha valor algum.
Entretanto, não faltou quem se agarrasse a esta contradição aparente, sem refletir que os
Espíritos nenhuma importância ligam ao que é puramente convencional.  Para eles,  o
pensamento é tudo. Deixam-nos a nós a forma, a escolha dos termos, as classificações,
numa palavra, os sistemas. 

Façamos ainda uma consideração que se não deve jamais perder de vista, a de
que entre os Espíritos, do mesmo modo que entre os homens, há os muito ignorantes, de
maneira que nunca serão demais as cautelas que se tomem contra a tendência a crer
que, por serem Espíritos, todos devam saber tudo. Qualquer classificação exige método,
análise e conhecimento aprofundado do assunto. Ora, no mundo dos Espíritos, os que
possuem limitados conhecimentos são, como neste mundo, os ignorantes, os inaptos a
apreender uma síntese, a formular um sistema. Só muito imperfeitamente percebem ou
compreendem uma classificação qualquer.  Consideram da primeira categoria todos os
Espíritos que lhes são superiores, por não poderem apreciar as gradações de saber, de
capacidade e de moralidade que os distinguem, como sucede entre nós a um homem
rude com relação aos civilizados. Mesmo os que sejam capazes de tal apreciação podem
mostrar-se divergentes, quanto às particularidades, conformemente aos pontos de vista
em que se achem, sobretudo se se trata de uma divisão, que nenhum cunho absoluto
apresente.  Lineu,  Jussieu  e  Tournefort  tiveram  cada  um  o  seu  método,  sem  que  a
Botânica houvesse em conseqüência experimentado modificação alguma. É que nenhum
deles  inventou  as  plantas,  nem  seus  caracteres.  Apenas  observaram  as  analogias,
segundo  as  quais  formaram  os  grupos  ou  classes.  Foi  assim  que  também  nós
procedemos. Não inventamos os Espíritos, nem seus caracteres. Vimos e observamos,
julgamo-los  pelas  suas  palavras  e  atos,  depois  os  classificamos  pelas  semelhanças,
baseando-nos em dados que eles próprios nos forneceram.

Os  Espíritos,  em  geral,  admitem  três  categorias  principais,  ou  três  grandes
divisões. Na última, a que fica na parte inferior da escala, estão os Espíritos imperfeitos,
caracterizados pela predominância da matéria sobre o espírito e pela propensão para o
mal. Os da segunda se caracterizam pela predominância do espírito sobre a matéria e
pelo  desejo  do  bem:  são  os  bons  Espíritos.  A primeira,  finalmente,  compreende  os
Espíritos puros, os que atingiram o grau supremo da perfeição.
Esta divisão nos pareceu perfeitamente racional e com caracteres bem positivados. Só
nos restava pôr  em relevo,  mediante subdivisões em número suficiente,  os principais
matizes do conjunto. Foi o que fizemos, com o concurso dos Espíritos, cujas benévolas
instruções jamais nos faltaram.



Com o auxílio desse quadro, fácil será determinar-se a ordem, assim como o grau
de superioridade ou de inferioridade dos que possam entrar em relações conosco e, por
conseguinte, o grau de confiança ou de estima que mereçam. É, de certo modo, a chave
da ciência espírita, porquanto só ele pode explicar as anomalias que as comunicações
apresentam,  esclarecendo-nos  acerca  das  desigualdades  intelectuais  e  morais  dos
Espíritos. Faremos, todavia, notar que estes não ficam pertencendo, exclusivamente, a tal
ou tal classe. Sendo sempre gradual o progresso deles e muitas vezes mais acentuado
num sentido do que em outro, pode acontecer que muitos reúnam em si os caracteres de
várias categorias, o que seus atos e linguagem tornam possível apreciar-se.

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0100).

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Livro 2.
Capítulo 100 – Escala Espírita

00100 / LE 

A escala espírita não é definitiva, nem muda nada nas leis naturais de Deus. É qual
a flora e a fauna na organização dos homens: não passa de um sistema de classificação
das plantas e dos animais em qualquer lugar na Terra. Dividindo o reino das almas em
três  dimensões,  ficaremos  conhecendo  a  qual  pertencemos,  pelos  impulsos  que  nos
assaltam e  os  sentimentos  que  nos  envolvem mesmo em espírito,  estando  livres  de
quaisquer, pelas humanas, ou ordem que porventura nos seja dada, partindo da Terra ou
dos nossos companheiros espirituais. Isso é para que se possa ter uma idéia sobre a que
faixa pertencem os Espíritos, tirando uma base pelas suas intenções e, certamente, pelos
seus pensamentos. 

Sabemos que todos desejamos pertencer à classe dos puros espíritos; no entanto,
tal fato depende primeiramente de Deus e, depois, de nós mesmos. Vamos buscar no
Evangelho o melhor entendimento para esse assunto, quando Jesus responde à mãe de
Tiago e João ao desejar ela que o Mestre colocasse seus filhos ao Seu lado. Vejamos a
sua resposta: Bebereis o meu cálice? ...  Mas, assentar-se à minha direita ou à minha
esquerda não me compete concedê-lo; é porém, para aqueles a quem está reservado por
meu Pai. Marcos, capítulo 10º, versículos 38 a 40. 

E quando depende de Deus, depende de cada criatura, de esforço e da posição
que já conquistou no avanço do tempo. Enquanto esse tempo não chegar, passaremos
por todas as provas que nos levam ao despertamento espiritual, ao amadurecimento dos
dons espirituais. 

O que os Espíritos puros podem fazer por nós é somente o que eles receberam
dos que os antecederam na marcha para a luz: exemplos de pureza, de honestidade, de
amor e de caridade. 

Os espíritos ignorantes, por vezes, desconhecem, mas existem muitos e muitos
seus irmãos da luz, trabalhando em benefício deles. Somente o futuro lhes mostrará o
quanto receberam dos seus irmãos maiores; no entanto, a decisão cabe a eles em todos
os aspectos, como sendo a vontade de Deus. Cada alma tem uma certa liberdade, e o
que toca a ela de livre arbítrio, ela usa de acordo com a sua elevação. Eis aí a escala que
funciona dentro da sua escala, lhe dando toda assistência, de modo a compreender e
seguir o seu próprio caminho. 

Somos todos iguais, sabemos disso, porém, situados em lugares diferentes e com
idades variáveis diante do Nosso Pai.  Somos como frutos da grande árvore, Deus, e
como os frutos de uma árvore não amadurecem de uma só vez, assim são os espíritos,
mas nenhum se perde. Como filhos de um Pai de amor, não haverá Órfãos. 



Novamente falamos em escala espírita, para teres uma idéia e te esforçares no
aprimoramento, cultivando todas as virtudes e desenvolvendo todos os dons do saber. O
que interessa ao espírito já consciente da verdade é se libertar da ignorância, porque
onde existe ignorância, existem dor e problemas sem conta. 

Os espíritos superiores não se incomodam com as classificações dos homens, em
nenhuma fase do viver, quer seja na sociedade, política ou mesmo religião. Eles são o
que verdadeiramente são. Os inferiores ainda se apegam a velhos tabus, como sejam os
de  pureza  de  sangue,  raça  e  preconceitos.  E,  ainda  mais,  são  apegados  aos  bens
materiais que, ao invés de ajudá-los no grande trajeto para o lado de Jesus, crucifica-os
no lenho da consciência... 

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro II, Cap. 100, Escala Espírita – questão 0100, 
                    (João Nunes Maia).

(Comentários sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espíritos, mostrando a amplitude
dos ensinamentos da codificação).


