
Parte segunda – Do Mundo Espírita ou Mundo dos Espíritos

Capítulo IV – Da pluralidade das existências

Item 3. Encarnação nos diferentes mundos

184. Tem o Espírito a faculdade de escolher o mundo onde passe a habitar?

R. “Nem sempre. Pode pedir que lhe seja permitido ir para este ou aquele e pode obtê-lo,
se o merecer, porquanto a acessibilidade dos mundos, para os Espíritos, depende do grau
da elevação destes.”

a) — Se o Espírito nada pedir, que é o que determina o mundo em que ele reencarnará?

“O grau da sua elevação.”

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0184).

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Livro 4.
Capítulo 184 – Escolha

00184 / LE 

O Espírito pode escolher o mundo em que deseja habitar,  mas, nem sempre a
escolha  é  concedida  pelos  benfeitores  espirituais  encarregados  de  estabelecer  a
harmonia nos mundos e dos seus tutelados.

A alma que não se libertou da escravidão da ignorância é como a criança que nem
sempre pode fazer o que quer. Ela pede aos pais, e esses medem o que podem liberar
para os seus filhos. Os Espíritos que já se encontram conscientes dos seus deveres,
esses deixam nas mãos dos encarregados da verdade escolher o que o que eles poderão
suportar, de acordo com o seu desenvolvimento espiritual.
Nunca os extremos são bom partido; o melhor lugar para os que se encontram na posição
espiritual dos habitantes da Terra é o meio termo. Neste caso, nem um mundo atrasado
demais, nem muito iluminado, mas sempre compatível com o grau de progresso da alma. 

Em muitos casos, Espíritos de alta linhagem espiritual podem descer à Terra, pela
força  do  amor,  como  registram  muitos  casos,  mas  nunca  pode  o  Espírito  atrasado
ascender a mundos adiantados. Ele não suportaria o padrão vibratório daqueles mundos.
A própria razão não nos deixa pensar de outra forma.

Nem sempre o Espírito pode escolher o mundo que deverá habitar, mas, quando
sua condição o permitir, ele terá a sua liberdade; entretanto, as leis universais que nos
amparam nos ajudam,  atendem ou não aos  nossos  pedidos,  negando quando  achar
conveniente e cedendo quando for o melhor para nós.

Todo o universo é cheio de divisões incontáveis, e todas elas obedecem a uma lei,
capaz de colocar cada um em seu lugar merecido. Essa harmonia nos prova a bondade
do Criador, que espalhou mundos, sóis e estrelas no espaço infinito, porém, cada um se
encontra no seu lugar certo.

A nossa capacidade de escolha deve estar vibrando com nossa evolução espiritual,
porque escolher o que não suportamos é desespero sem necessidade. Há mundos e mais
mundos esperando habitantes, mas, que sejam Espíritos que suportem sua influência e
que lhes facultem,  igualmente,  algo  que a  matéria  absorva e  melhore,  atendendo ao
progresso que afinize com as suas necessidades.



A vida tem a segurança de Deus, pela Sua onisciência, pulsando em toda parte do
universo. Se quisermos estagiar em planos superiores ao em que nos encontramos, é
necessário fazer jus a esse ideal;  trabalhemos e avancemos no nosso mundo íntimo,
aprimorando as nossas qualidades, porque somente elas abrir-nos-ão a porta do mundo
bemaventurado para o nosso coração. Não há engano da Divindade em colocar-nos no
lugar em que nos encontramos. Somente recebemos o que merecemos, em qualquer
lugar onde estivermos.

Podemos confiar em Deus, que Ele é sempre Deus de bondade e de amor, e nós
todos somos Seus filhos. Se não damos pedra aos filhos que nos pedem pão, Deus não
iria  fazer  de  outra  forma,  e  isso  desperta  em  nós  cada  vez  mais  esperança  n’Ele,
confiança no que Ele pode nos dar, sempre nos ajudando a escolher o melhor.

Trabalhemos  esperando,  pois,  se  semeamos  vida,  colheremos  vida.  A  nossa
existência é uma eterna semeadura; basta sabermos escolher as sementes, pelo pensar,
pelo falar e pela vida que levamos, pois a felicidade se encontra dentro de nós, esperando
que a descubramos.

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro IV, Cap. 184, Escolha
– questão 0184, (João Nunes Maia).

(Comentários sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espíritos, mostrando a amplitude
dos ensinamentos da codificação).


