
Parte segunda – Do Mundo Espírita ou Mundo dos Espíritos

Capítulo II – Encarnação dos Espíritos

Item 3. Materialismo

148.  Não  é  de  lastimar  que  o  materialismo  seja  uma  consequência  de  estudos  que
deveriam, contrariamente, mostrar ao homem a superioridade da inteligência que governa
o mundo? Deve-se daí concluir que são perigosos? 

R. “Não é exato que o materialismo seja uma consequência desses estudos. O homem é
que deles  tira  uma consequência  falsa,  pela  razão  de lhe  ser  dada abusar  de  tudo,
mesmo  das  melhores  coisas.  Acresce  que  o  nada  os  amedronta  mais  do  que  eles
quereriam que parecesse, e os espíritos fortes, quase sempre, são antes fanfarrões do
que bravos. Na sua maioria, só são materialistas porque não têm com que encher o vazio
do abismo que diante deles se abre. Mostrai-lhes uma âncora de salvação e a ela se
agarrarão pressurosamente.”.

Por uma aberração da inteligência, pessoas há que só veem nos seres orgânicos a
ação da matéria e a esta atribui todos os nossos atos. No corpo humano apenas veem a
máquina elétrica; somente pelo funcionamento dos órgãos estudaram o mecanismo da
vida, cuja repetida extinção observaram, por efeito da ruptura de um fio, e nada mais
enxergaram além desse fio. Procuraram saber se alguma coisa restava e, como nada
acharam senão matéria, que se tornara inerte, como não viram a alma escapar-se, como
não a puderam apanhar, concluíram que tudo se continha nas propriedades da matéria e
que, portanto, à morte se seguia a aniquilação do pensamento. Triste consequência, se
fora real, porque então o bem e o mal nada significariam, o homem teria razão para só
pensar  em si  e  para  colocar  acima de  tudo a  satisfação  de seus apetites  materiais;
quebrados  estariam  os  laços  sociais  e  as  mais  santas  afeições  se  romperiam  para
sempre.  Felizmente,  longe estão de serem gerais  semelhantes ideias,  que se podem
mesmo ter por muito circunscritas, constituindo apenas opiniões individuais, pois que em
parte alguma ainda formou doutrina. Uma sociedade que se fundasse sobre tais bases
traria  em si  o  gérmen de sua dissolução e seus membros se  entredevorariam como
animais ferozes.

O homem tem, instintivamente, a convicção de que nem tudo se lhe acaba com a
vida. O nada lhe infunde horror. É em vão que se obstina contra a ideia da vida futura. Ao
soar o momento supremo, poucos são os que não inquirem do que vai ser deles, porque a
ideia de deixar a vida para sempre algo oferece de pungente. Quem, de fato, poderia
encarar com indiferença uma separação absoluta, eterna, de tudo o que foi objeto de seu
amor? Quem poderia ver, sem terror, abrir-se diante si o imensurável abismo do nada,
onde se sepultassem para sempre todas as suas faculdades, todas as suas esperanças,
e dizer a si mesmo: Pois que – depois de mim, nada, nada mais, senão o vácuo, tudo
definitivamente  acabado;  mais  alguns dias  e  a  minha lembrança se  terá  apagado da
memória dos que me sobreviverem; nenhum vestígio, dentro em pouco, restará da minha
passagem pela Terra; até mesmo o bem que fiz será esquecido pelos ingratos a quem
beneficiei.  E nada, para compensar tudo isto, nenhuma outra perspectiva, além da do
meu corpo roído pelos vermes!

Não tem este quadro, alguma coisa de horrível, de glacial? A religião ensina que
não  pode  ser  assim  e  a  razão  pô-lo  confirma.  Mas,  uma  existência  futura,  vaga  e
indefinida não apresenta o que satisfaça ao nosso desejo do positivo. Essa, em muitos, a
origem da dúvida. Possuímos alma, está bem; mas, que é a nossa alma? Tem forma, uma
aparência qualquer? É um ser limitado, ou indefinido? Dizem alguns que é um sopro de
Deus, outros uma centelha, outros uma parcela do grande Todo, o princípio da vida e da



inteligência. Que é, porém, o que de tudo isto ficamos sabendo? Que nos importa ter uma
alma,  se,  extinguindo-se  nos  a  vida,  ela  desaparece  na  imensidade,  como  as  gotas
d’água no Oceano? A perda da nossa individualidade não equivale, para nós, ao nada?
Diz-se também que a alma é imaterial. Ora, uma coisa imaterial carece de proporções
determinadas. Desde então, nada é, para nós. A religião ainda nos ensina que seremos
felizes ou desgraçados, conforme ao bem ou ao mal que houvermos feito. Que vem a ser,
porém, essa felicidade que nos aguarda no seio de Deus? Será uma beatitude, uma
contemplação eterna, sem outra ocupação mais do que entoar louvores ao Criador? As
chamas do inferno serão uma realidade ou um símbolo? A própria Igreja lhes dá esta
última  significação;  mas,  então,  que  são  aqueles  sofrimentos?  Onde  esse  lugar  de
suplício? Numa palavra, que é o que se faz que seja o que se vê, nesse outro mundo que
a todos nos espera? Dizem que ninguém jamais voltou de lá para nos dar informações.

É erro dizê-lo e a missão do Espiritismo consiste precisamente em nos esclarecer
acerca desse futuro, em fazer com que, até certo ponto, o toquemos com o dedo e o
penetremos com o olhar, não mais pelo raciocínio somente, porém, pelos fatos. Graças às
comunicações  espíritas,  não  se  trata  mais  de  uma  simples  presunção,  de  uma
probabilidade sobre a qual cada um conjeture à vontade, que os poetas embelezem com
suas ficções, ou cumulem de enganadoras imagens alegóricas. É a realidade que nos
aparece,  pois  que  são  os  próprios  seres  de  além-túmulo  que  nos  vêm  descrever  a
situação em que se acham, relatar o que fazem, facultando-nos assistir, por assim dizer, a
todas as peripécias da nova vida que lá vivem e mostrando-nos, por esse meio, a sorte
inevitável que nos está reservada, de acordo com os nossos méritos e deméritos. Haverá
nisso  alguma  coisa  de  antirreligioso?  Muito  ao  contrário,  porquanto  os  incrédulos
encontram aí a fé e os tíbios a renovação do fervor e da confiança. O Espiritismo é, pois,
o mais potente auxiliar da religião. Se ele aí está, é porque Deus o permite e o permite
para  que  as  nossas  vacilantes  esperanças  se  revigorem  e  para  que  sejamos
reconduzidos à senda do bem pela perspectiva do futuro. 

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0148).

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

Livro 3.
Capítulo 148 – O estudo e o progresso

00148 / LE 

O estudo sério não leva o homem ao materialismo; pelo contrário, quem pesquisa
com sinceridade a vida, encontra a verdade. E para provar o que mencionamos, podemos
constatar, nos bastidores da História Universal, maior quantidade de sábios espiritualistas
do que o contrário. O homem de inteligência, frio no que toca ao Espírito, às vezes teme a
pesquisa, ou lhe falam mais alto o orgulho e a vaidade; não pode aceitar que alguém
invisível esteja lhe inspirando a fazer algo de especial no que refere à humanidade. Não
sabe ele que ninguém descobre nada; tudo já se encontra às vistas de todos, tudo já se
encontra feito por Deus na programação universal da vida. Somos apenas instrumentos
da Sua bondade, e muitas descobertas feitas no mesmo instante em vários pontos do
globo, por homens diferentes, provam esta afirmativa. 

As verdades estão disseminadas, como que escritas nos fluídos cósmicos oriundos
de Deus. O nosso progresso é filho do estudo permanente. Assim, Deus nos fez e nos
ajuda  a  compreender  Suas  leis  espirituais  e  eternas.  Os  homens  que  estudam  e
continuam a negar as suas procedências desvalorizam a si mesmos, mas, nem por isso
deixam de ser eternos, na eternidade do Criador. O tempo falar-lhes-á mais alto e, com a
cooperação desse tempo, haverão de sentir e agradecer o despertamento para a vida



imortal. Futuramente, serão os mais sinceros propagadores desta verdade absoluta, da
existência de Deus e da continuação da vida. 

No que tange à reencarnação, é o mesmo homem negando porque, sendo sábio
do  mundo  e  da  nobreza  reconhecida  pela  Terra,  não  deseja  voltar  a  ela  como  um
desconhecido. Quer, mesmo sendo sábio, repetir o ato da criança quando faz um malfeito:
esconder-se atrás da porta para não ser visto pelos pais. Ficará preso pelas suas próprias
idéias até descobrir a verdade que o libertará da ignorância que o iludiu por tanto tempo. 

É certo que o homem sem instrução pode possuir mais fé que o douto, por lhe
faltar mais conhecimento e viver mais pela credibilidade. A razão é, pois, uma transição
perigosa  em  cada  criatura,  que  ele  quase  sempre  usa  para  o  negativismo  até  a
maturidade, quando começa a surgir à intuição divina, fundindo na consciência a certeza
da luz e a confiança nos poderes superiores. 

A razão é falha, quando aparece o Espírito investido em modalidades diferentes do
que é a matéria. É a mesma matéria quintessenciada, sob as bênçãos de Deus. É o
progresso da alma senão o despertamento, ascendendo para a Luz maior. É Deus em
nós e nós em Deus, sentindo a respirando a glória da vida. Quem já despertou para a
existência  da  alma,  confirmada  pela  fé,  não  pode  ser  atingido  pelas  influências  do
materialismo e deixa Deus confirmar-se em seu coração pela presença do Cristo e vive
com a consciência inundada de alegria e o coração irradiando amor.  

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro III, Cap. 148, O estudo e o progresso – questão 0148, 
                    (João Nunes Maia).

(Comentários sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espíritos, mostrando a amplitude
dos ensinamentos da codificação).


