
Parte terceira – Das Leis Morais
Capítulo X – Lei de liberdade

Item 8. Resumo teórico do móvel das ações humanas

872. A questão do livre-arbítrio se pode resumir assim: O homem não é fatalmente levado
ao mal; os atos que pratica não foram previamente determinados; os crimes que comete
não resultam de uma sentença do destino. Ele pode, por prova e por expiação, escolher
uma existência em que seja arrastado ao crime, quer pelo meio onde se ache colocado,
quer pelas circunstâncias que sobrevenham, mas será sempre livre de agir ou não agir.
Assim, o livre-arbítrio existe para ele, quando no estado de Espírito, ao fazer a escolha da
existência e das provas e, como encarnado, na faculdade de ceder ou de resistir  aos
arrastamentos  a  que  todos  nos  temos  voluntariamente  submetido.  Cabe  à  educação
combater  essas  más  tendências.  Fá-lo-á  utilmente,  quando  se  basear  no  estudo
aprofundado da natureza moral do homem. Pelo conhecimento das leis que regem essa
natureza moral, chegar-se-á a modificá-la, como se modifica a inteligência pela instrução
e o temperamento pela higiene.

 Desprendido da matéria e no estado de erraticidade, o Espírito procede à escolha
de suas futuras existências corporais,  de acordo com o grau de perfeição a que haja
chegado e é nisto,  como temos dito,  que consiste sobretudo o seu livre-arbítrio.  Esta
liberdade, a encarnação não a anula. Se ele cede à influência da matéria, é que sucumbe
nas provas que por si mesmo escolheu. Para ter quem o ajude a vencê-las, concedido lhe
é invocar a assistência de Deus e dos bons Espíritos. (337)

Sem o livre-arbítrio, o homem não teria nem culpa por praticar o mal, nem mérito
em praticar o bem. E isto a tal ponto está reconhecido que, no mundo, a censura ou o
elogio  são feitos  à intenção,  isto  é,  à  vontade.  Ora,  quem diz  vontade diz  liberdade.
Nenhuma desculpa  poderá,  portanto,  o  homem buscar,  para  os  seus  delitos,  na  sua
organização física, sem abdicar da razão e da sua condição de ser humano, para se
equiparar  ao  bruto.  Se  fora  assim  quanto  ao  mal,  assim  não  poderia  deixar  de  ser
relativamente ao bem. Mas,  quando o homem pratica o bem, tem grande cuidado de
averbar o fato à sua conta, como mérito, e não cogita de por ele gratificar os seus órgãos,
o que prova que, por instinto, não renuncia, malgrado à opinião de alguns sistemáticos, ao
mais belo privilégio de sua espécie: a liberdade de pensar.

A fatalidade, como vulgarmente é entendida, supõe a decisão prévia e irrevogável
de todos os sucessos da vida, qualquer que seja a importância deles. Se tal  fosse a
ordem das coisas,  o homem seria  qual  máquina sem vontade.  De que lhe serviria  a
inteligência, desde que houvesse de estar invariavelmente dominado, em todos os seus
atos, pela força do destino? Semelhante doutrina, se verdadeira, conteria a destruição de
toda  liberdade  moral;  já  não  haveria  para  o  homem  responsabilidade,  nem,  por
conseguinte,  bem,  nem  mal,  crimes  ou  virtudes.  Não  seria  possível  que  Deus,
soberanamente  justo,  castigasse  suas  criaturas  por  faltas  cujo  cometimento  não
dependera delas, nem que as recompensasse por virtudes de que nenhum mérito teriam.
Demais, tal lei seria a negação da do progresso, porquanto o homem, tudo esperando da
sorte, nada tentaria para melhorar a sua posição, visto que não conseguiria ser mais nem
menos.

Contudo, a fatalidade não é uma palavra vã. Existe na posição que o homem ocupa
na Terra e nas funções que aí desempenha, em conseqüência do gênero de vida que seu
Espírito  escolheu  como  prova,  expiação  ou  missão.  Ele  sofre  fatalmente  todas  as
vicissitudes dessa existência e todas as tendências boas ou más, que lhe são inerentes.
Aí,  porém,  acaba  a  fatalidade,  pois  da  sua  vontade  depende  ceder  ou  não  a  essas

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



tendências.  Os  pormenores  dos  acontecimentos,  esses  ficam  subordinados  às
circunstâncias que ele  próprio  cria  pelos seus atos,  sendo que nessas circunstâncias
podem os Espíritos influir pelos pensamentos que sugiram. (459)

Há fatalidade, portanto, nos acontecimentos que se apresentam, por serem estes
conseqüência da escolha que o Espírito fez da sua existência de homem. Pode deixar de
haver fatalidade no resultado de tais acontecimentos, visto ser possível ao homem, pela
sua prudência, modificar-lhes o curso. Nunca há fatalidade nos atos da vida moral.

No que concerne à morte é que o homem se acha submetido, em absoluto,  à
inexorável lei da fatalidade, por isso que não pode escapar à sentença que lhe marca o
termo da existência, nem ao gênero de morte que haja de cortar a esta o fio.

Segundo a doutrina vulgar, de si mesmo tiraria o homem todos os seus instintos,
que, então, proviriam, ou da sua organização física, pela qual nenhuma responsabilidade
lhe toca, ou da sua própria natureza, caso em que lícito lhe fora procurar desculpar-se
consigo mesmo, dizendo não lhe pertencer a culpa de ser feito como é. Muito mais moral
se mostra, indiscutivelmente, a Doutrina Espírita. Ela admite no homem o livre-arbítrio em
toda  a  sua  plenitude e,  se  lhe  diz  que,  praticando  o  mal,  ele  cede a  uma sugestão
estranha e má, em nada lhe diminui a responsabilidade, pois lhe reconhece o poder de
resistir,  o que evidentemente lhe é muito mais fácil  do que lutar contra a sua própria
natureza. Assim, de acordo com a Doutrina Espírita, não há arrastamento irresistível: o
homem pode sempre cerrar ouvidos à voz oculta que lhe fala no íntimo, induzindo-o ao
mal, como pode cerrá-los à voz material daquele que lhe fale ostensivamente. Pode-o
pela ação da sua vontade, pedindo a Deus a força necessária e reclamando, para tal fim,
a assistência dos bons Espíritos. Foi o que Jesus nos ensinou por meio da sublime prece
que é a Oração dominical,  quando manda que digamos: “Não nos deixes sucumbir à
tentação, mas livra-nos do mal.”

Essa teoria da causa determinante dos nossos atos ressalta com evidência de todo
o ensino que os Espíritos hão dado.  Não só é sublime de moralidade,  mas também,
acrescentaremos, eleva o homem aos seus próprios olhos. Mostra-o livre de subtrair-se a
um jugo obsessor,  como livre é de fechar sua casa aos importunos. Ele deixa de ser
simples máquina, atuando por efeito de uma impulsão independente da sua vontade, para
ser  um  ente  racional,  que  ouve,  julga  e  escolhe  livremente  de  dois  conselhos  um.
Aditemos que, apesar disto, o homem não se acha privado de iniciativa, não deixa de agir
por impulso próprio,  pois que, em definitivo, ele é apenas um Espírito encarnado que
conserva, sob o envoltório corporal, as qualidades e os defeitos que tinha como Espírito. 

Conseguintemente, as faltas que cometemos têm por fonte primária a imperfeição
do nosso próprio Espírito, que ainda não conquistou a superioridade moral que um dia
alcançará, mas que, nem por isso, carece de livre-arbítrio. A vida corpórea lhe é dada
para se expungir de suas imperfeições, mediante as provas por que passa, imperfeições
que, precisamente, o tornam mais fraco e mais acessível às sugestões de outros Espíritos
imperfeitos,  que delas se aproveitam para tentar  fazê-lo  sucumbir  na luta  em que se
empenhou. Se dessa luta sai vencedor, ele se eleva; se fracassa, permanece o que era,
nem pior, nem melhor. Será uma prova que lhe cumpre recomeçar, podendo suceder que
longo tempo gaste nessa alternativa. Quanto mais se depura, tanto mais diminuem os
seus pontos fracos e tanto menos acesso oferece aos que procurem atraí-lo para o mal.
Na razão de sua elevação, cresce-lhe a força moral, fazendo que dele se afastem os
maus Espíritos.

Todos  os  Espíritos,  mais  ou  menos  bons,  quando  encarnados,  constituem  a
espécie humana e, como o nosso mundo é um dos menos adiantados, nele se conta
maior número de Espíritos maus do que de bons. Tal a razão por que aí vemos tanta
perversidade. Façamos, pois, todos os esforços para a este planeta não voltarmos, após

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



a presente estada, e para merecermos ir  repousar em mundo melhor,  em um desses
mundos privilegiados, onde não nos lembraremos da nossa passagem por aqui, senão
como de um exílio temporário.

Kardec Allan, O Livro dos Espíritos, (questão 0872).
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------
Livro 18
Capítulo 872 – Ações humanas

0872 LE

Sabemos a responsabilidade de escrevermos sobre "O Livro dos Espíritos",  no
entanto, nos propomos a fazê-lo no intuito de esclarecer cada vez mais as leis naturais
que exercem total influência sobre todas as coisas, principalmente os Espíritos.

As leis existem por existirem almas para educar. Depois que as almas estiverem
despertadas em todos os seus valores, elas serão as "leis andantes", que por toda parte
somente farão a vontade de Deus.

As ações humanas e mesmo as espirituais, digamos dos Espíritos livres, partem de
uma  vontade  que  acionamos  ou  não,  segundo  nosso  livre  arbítrio.  Existe,  sim,  uma
programação de Deus; as leis de Deus agem por toda a criação e vivemos dentro dela.
Estamos presos, ou somos escravos da lei.

Quando falamos em livre arbítrio, não quer dizer que somos totalmente livres, que
nos é dado fazer o que quisermos, onde quer que seja. Nunca seremos livres de Deus.
Ele nos dirige, através dos Seus emissários, educando nossas emoções e disciplinando
nossos  impulsos.  Nós  temos  liberdade  para  escolher  o  que  o  Senhor  achar  mais
conveniente. O ignorante não pode ter livre escolha em tudo que deseja. Já pensaste se
os encarnados, todos eles, pudessem escolher à vontade o tipo de vida que desejam e
tudo o mais? A própria lei humana corta seus interesses, pela disciplina, e por vezes a
consciência não concorda, e a consciência é Deus nos convidando para o amor.

Para que entendamos o livre arbítrio, é necessário mais despertamento espiritual,
nos caminhos que percorremos. É preciso orar e vigiar mais, que os ensinamentos da
vida surgirão gradativamente para o nosso bem-estar.

A fatalidade existe em relação a algumas coisas, como já foi dito; em outras, pode
ser modificada pela misericórdia divina, inspirada na fonte do amor. A desencarnação é
uma fatalidade, por ser imutável e certa, como o nascimento na faixa em que se encontra
o homem. A vida é uma fatalidade e, queiramos ou não, temos de viver. Por esta visão
das coisas, podemos reconhecer outras, mas a condição moral muda por fora, se mudada
por dentro da vida, na intimidade dos corações. Quem faz a fatalidade são os erros, os
procedimentos inferiores, as paixões.

Vamos ouvir Paulo falando aos Romanos, no capítulo sete, versículo dezessete:  
Neste caso, quem faz isto não sou mais eu, mas o pecado que habita em mim.
São as ações humanas, os feitos que se acumulam na consciência, tornando-se

fatalidade. As sementes plantadas dão frutos. O homem não é uma máquina como as dos
homens. Certamente que não, porque as máquinas foram feitas por ele e o Espírito, por
Deus. A diferença é muito grande em todas as seqüências da vida. A idéia de Deus neste
sentido ainda não penetrou a mente humana, e quase sempre os seres humanos entram
em contradição acerca do livre arbítrio, porque diante de Deus e das Suas leis somos
servidores  para  sempre.  As  faltas  que  cometemos têm por  fonte  única  a  ignorância.
Quando aprendermos o mal que ela nos causa, será pela inteligência que iremos nos
afastar  delas,  passando a viver  somente a verdade que tem o condão de nos dar  a
liberdade.

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



Oremos  e  confiemos,  procuremos  fazer  a  vontade  de  Deus,  se  a  capacidade
suportar, que o resto virá por misericórdia, onde o amor será sempre o canal de Deus
para Seus filhos do coração.

Miramez, Filosofia Espírita, (Livro XVIII, Cap. 872 – Ações humanas
– questão 0872, (João Nunes Maia)).

(Comentários  sobre  as  perguntas  e  respostas  de O Livro  dos Espíritos,  mostrando a
amplitude dos ensinamentos da codificação).

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.


