Parte terceira — Das Leis Morais
Capitulo X — Lei de liberdade

Item 8. Resumo teérico do moével das agées humanas

872. A questao do livre-arbitrio se pode resumir assim: O homem n&o é fatalmente levado
ao mal; os atos que pratica ndo foram previamente determinados; os crimes que comete
nao resultam de uma sentenca do destino. Ele pode, por prova e por expiacido, escolher
uma existéncia em que seja arrastado ao crime, quer pelo meio onde se ache colocado,
quer pelas circunstancias que sobrevenham, mas sera sempre livre de agir ou ndo agir.
Assim, o livre-arbitrio existe para ele, quando no estado de Espirito, ao fazer a escolha da
existéncia e das provas e, como encarnado, na faculdade de ceder ou de resistir aos
arrastamentos a que todos nos temos voluntariamente submetido. Cabe a educacao
combater essas mas tendéncias. Fa-lo-a utiimente, quando se basear no estudo
aprofundado da natureza moral do homem. Pelo conhecimento das leis que regem essa
natureza moral, chegar-se-a a modifica-la, como se modifica a inteligéncia pela instru¢cao
e o temperamento pela higiene.

Desprendido da matéria e no estado de erraticidade, o Espirito procede a escolha
de suas futuras existéncias corporais, de acordo com o grau de perfeicdo a que haja
chegado e € nisto, como temos dito, que consiste sobretudo o seu livre-arbitrio. Esta
liberdade, a encarnagao néo a anula. Se ele cede a influéncia da matéria, € que sucumbe
nas provas que por si mesmo escolheu. Para ter quem o ajude a vencé-las, concedido lhe
€ invocar a assisténcia de Deus e dos bons Espiritos. (337)

Sem o livre-arbitrio, o homem nao teria nem culpa por praticar o mal, nem mérito
em praticar o bem. E isto a tal ponto esta reconhecido que, no mundo, a censura ou o
elogio sdo feitos a intencéo, isto €, a vontade. Ora, quem diz vontade diz liberdade.
Nenhuma desculpa podera, portanto, o homem buscar, para os seus delitos, na sua
organizacgéao fisica, sem abdicar da razdo e da sua condi¢do de ser humano, para se
equiparar ao bruto. Se fora assim quanto ao mal, assim ndao poderia deixar de ser
relativamente ao bem. Mas, quando o homem pratica o bem, tem grande cuidado de
averbar o fato a sua conta, como mérito, e ndo cogita de por ele gratificar os seus 6rgaos,
0 que prova que, por instinto, n&o renuncia, malgrado a opinido de alguns sistematicos, ao
mais belo privilégio de sua espécie: a liberdade de pensar.

A fatalidade, como vulgarmente € entendida, supde a decisdo prévia e irrevogavel
de todos os sucessos da vida, qualquer que seja a importancia deles. Se tal fosse a
ordem das coisas, o0 homem seria qual maquina sem vontade. De que lhe serviria a
inteligéncia, desde que houvesse de estar invariavelmente dominado, em todos os seus
atos, pela forga do destino? Semelhante doutrina, se verdadeira, conteria a destruicdo de
toda liberdade moral; ja ndo haveria para o homem responsabilidade, nem, por
conseguinte, bem, nem mal, crimes ou virtudes. Ndo seria possivel que Deus,
soberanamente justo, castigasse suas criaturas por faltas cujo cometimento néao
dependera delas, nem que as recompensasse por virtudes de que nenhum mérito teriam.
Demais, tal lei seria a negag¢ao da do progresso, porquanto o homem, tudo esperando da
sorte, nada tentaria para melhorar a sua posi¢ao, visto que ndo conseguiria ser mais nem
menos.

Contudo, a fatalidade ndo € uma palavra va. Existe na posi¢cao que o homem ocupa
na Terra e nas fungdes que ai desempenha, em consequéncia do género de vida que seu
Espirito escolheu como prova, expiagdo ou missdo. Ele sofre fatalmente todas as
vicissitudes dessa existéncia e todas as tendéncias boas ou mas, que lhe s&o inerentes.
Ai, porém, acaba a fatalidade, pois da sua vontade depende ceder ou ndo a essas

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



tendéncias. Os pormenores dos acontecimentos, esses ficam subordinados as
circunstancias que ele proprio cria pelos seus atos, sendo que nessas circunstancias
podem os Espiritos influir pelos pensamentos que sugiram. (459)

Ha fatalidade, portanto, nos acontecimentos que se apresentam, por serem estes
consequéncia da escolha que o Espirito fez da sua existéncia de homem. Pode deixar de
haver fatalidade no resultado de tais acontecimentos, visto ser possivel ao homem, pela
sua prudéncia, modificar-lhes o curso. Nunca ha fatalidade nos atos da vida moral.

No que concerne a morte € que o homem se acha submetido, em absoluto, a
inexoravel lei da fatalidade, por isso que ndao pode escapar a sentenga que |lhe marca o
termo da existéncia, nem ao género de morte que haja de cortar a esta o fio.

Segundo a doutrina vulgar, de si mesmo tiraria 0 homem todos os seus instintos,
que, entao, proviriam, ou da sua organizacgao fisica, pela qual nenhuma responsabilidade
Ihe toca, ou da sua propria natureza, caso em que licito lhe fora procurar desculpar-se
consigo mesmo, dizendo nao lhe pertencer a culpa de ser feito como é. Muito mais moral
se mostra, indiscutivelmente, a Doutrina Espirita. Ela admite no homem o livre-arbitrio em
toda a sua plenitude e, se lhe diz que, praticando o mal, ele cede a uma sugestao
estranha e ma, em nada |he diminui a responsabilidade, pois |he reconhece o poder de
resistir, 0 que evidentemente lhe € muito mais facil do que lutar contra a sua prépria
natureza. Assim, de acordo com a Doutrina Espirita, ndo ha arrastamento irresistivel: o
homem pode sempre cerrar ouvidos a voz oculta que lhe fala no intimo, induzindo-o ao
mal, como pode cerra-los a voz material daquele que Ihe fale ostensivamente. Pode-o
pela acdo da sua vontade, pedindo a Deus a forga necessaria e reclamando, para tal fim,
a assisténcia dos bons Espiritos. Foi o que Jesus nos ensinou por meio da sublime prece
que é a Oracado dominical, quando manda que digamos: “Nao nos deixes sucumbir a
tentacdo, mas livra-nos do mal.”

Essa teoria da causa determinante dos nossos atos ressalta com evidéncia de todo
0 ensino que os Espiritos hdo dado. Nao s6 é sublime de moralidade, mas também,
acrescentaremos, eleva o homem aos seus proprios olhos. Mostra-o livre de subtrair-se a
um jugo obsessor, como livre & de fechar sua casa aos importunos. Ele deixa de ser
simples maquina, atuando por efeito de uma impulséo independente da sua vontade, para
ser um ente racional, que ouve, julga e escolhe livremente de dois conselhos um.
Aditemos que, apesar disto, 0 homem nao se acha privado de iniciativa, ndo deixa de agir
por impulso préprio, pois que, em definitivo, ele € apenas um Espirito encarnado que
conserva, sob o envoltério corporal, as qualidades e os defeitos que tinha como Espirito.

Conseguintemente, as faltas que cometemos tém por fonte primaria a imperfeicao
do nosso proprio Espirito, que ainda ndo conquistou a superioridade moral que um dia
alcangara, mas que, nem por isso, carece de livre-arbitrio. A vida corpérea Ihe é dada
para se expungir de suas imperfeicoes, mediante as provas por que passa, imperfeicdes
que, precisamente, o tornam mais fraco e mais acessivel as sugestdes de outros Espiritos
imperfeitos, que delas se aproveitam para tentar fazé-lo sucumbir na luta em que se
empenhou. Se dessa luta sai vencedor, ele se eleva; se fracassa, permanece o que era,
nem pior, nem melhor. Sera uma prova que lhe cumpre recomecar, podendo suceder que
longo tempo gaste nessa alternativa. Quanto mais se depura, tanto mais diminuem os
seus pontos fracos e tanto menos acesso oferece aos que procurem atrai-lo para o mal.
Na razdo de sua elevacédo, cresce-lhe a forga moral, fazendo que dele se afastem os
maus Espiritos.

Todos os Espiritos, mais ou menos bons, quando encarnados, constituem a
espécie humana e, como o0 nosso mundo € um dos menos adiantados, nele se conta
maior numero de Espiritos maus do que de bons. Tal a razdo por que ai vemos tanta
perversidade. Fagcamos, pois, todos os esfor¢cos para a este planeta ndo voltarmos, apos

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



a presente estada, e para merecermos ir repousar em mundo melhor, em um desses
mundos privilegiados, onde ndao nos lembraremos da nossa passagem por aqui, senao
como de um exilio temporario.

Kardec Allan, O Livro dos Espiritos, (questao 0872).

Livro 18

Capitulo 872 — A¢oes humanas
0872 LE

Sabemos a responsabilidade de escrevermos sobre "O Livro dos Espiritos", no
entanto, nos propomos a fazé-lo no intuito de esclarecer cada vez mais as leis naturais
que exercem total influéncia sobre todas as coisas, principalmente os Espiritos.

As leis existem por existirem almas para educar. Depois que as almas estiverem
despertadas em todos os seus valores, elas serao as "leis andantes", que por toda parte
somente fardo a vontade de Deus.

As agdes humanas e mesmo as espirituais, digamos dos Espiritos livres, partem de
uma vontade que acionamos ou ndo, segundo nosso livre arbitrio. Existe, sim, uma
programagao de Deus; as leis de Deus agem por toda a criagdo e vivemos dentro dela.
Estamos presos, ou somos escravos da lei.

Quando falamos em livre arbitrio, ndo quer dizer que somos totalmente livres, que
nos € dado fazer o que quisermos, onde quer que seja. Nunca seremos livres de Deus.
Ele nos dirige, através dos Seus emissarios, educando nossas emogdes e disciplinando
nossos impulsos. Nos temos liberdade para escolher o que o Senhor achar mais
conveniente. O ignorante ndo pode ter livre escolha em tudo que deseja. Ja pensaste se
0s encarnados, todos eles, pudessem escolher a vontade o tipo de vida que desejam e
tudo o mais? A propria lei humana corta seus interesses, pela disciplina, e por vezes a
consciéncia ndo concorda, e a consciéncia € Deus nos convidando para o amor.

Para que entendamos o livre arbitrio, € necessario mais despertamento espiritual,
nos caminhos que percorremos. E preciso orar e vigiar mais, que os ensinamentos da
vida surgirao gradativamente para o nosso bem-estar.

A fatalidade existe em relagdo a algumas coisas, como ja foi dito; em outras, pode
ser modificada pela misericordia divina, inspirada na fonte do amor. A desencarnacgao é
uma fatalidade, por ser imutavel e certa, como o0 nascimento na faixa em que se encontra
o homem. A vida é uma fatalidade e, queiramos ou nao, temos de viver. Por esta visdo
das coisas, podemos reconhecer outras, mas a condigdo moral muda por fora, se mudada
por dentro da vida, na intimidade dos cora¢des. Quem faz a fatalidade sdo os erros, os
procedimentos inferiores, as paixdes.

Vamos ouvir Paulo falando aos Romanos, no capitulo sete, versiculo dezessete:

Neste caso, quem faz isto ndo sou mais eu, mas o pecado que habita em mim.

Sao as agbes humanas, os feitos que se acumulam na consciéncia, tornando-se
fatalidade. As sementes plantadas dao frutos. O homem ndo € uma maquina como as dos
homens. Certamente que ndo, porque as maquinas foram feitas por ele e o Espirito, por
Deus. A diferenca é muito grande em todas as sequéncias da vida. A idéia de Deus neste
sentido ainda ndo penetrou a mente humana, e quase sempre 0s seres humanos entram
em contradicdo acerca do livre arbitrio, porque diante de Deus e das Suas leis somos
servidores para sempre. As faltas que cometemos tém por fonte uUnica a ignorancia.
Quando aprendermos o mal que ela nos causa, sera pela inteligéncia que iremos nos
afastar delas, passando a viver somente a verdade que tem o condao de nos dar a
liberdade.

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



Oremos e confiemos, procuremos fazer a vontade de Deus, se a capacidade

suportar, que o resto vira por misericordia, onde o amor sera sempre o canal de Deus
para Seus filhos do coragéo.

Miramez, Filosofia Espirita, (Livro XVIII, Cap. 872 — A¢des humanas

— questao 0872, (Joao Nunes Maia)).
(Comentérios sobre as perguntas e respostas de O Livro dos Espiritos, mostrando a
amplitude dos ensinamentos da codificacao).

Podemos destacar-nos pelo que sabemos, mas valemos pelo que fazemos.



